
130 
 

METODE KALAM SEBAGAI PENDEKATAN STUDI ISLAM 
KONTEMPORER: TELAAH KRITIS TERHADAP RELEVANSI RETORIKA 

TEOLOGIS KLASIK 

Uswatun Khasanah 

Pascasarjana UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri Purwokerto 

uswah1430@gmail.com 

 
ABSTRAK 
Artikel ini menganalisis potensi dan tantangan penggunaan metode Ilmu Kalam sebagai 
pendekatan studi Islam kontemporer, dengan fokus pada evaluasi kritis terhadap 
retorika teologis klasik. Ilmu Kalam, yang secara historis berkembang sebagai disiplin 
rasional-apologetik, memiliki fungsi utama mempertahankan akidah dari tantangan 
internal dan eksternal melalui argumentasi logis. Namun, keterikatan doktrinal Kalam 
klasik pada asumsi fisika dan kosmologi abad pertengahan menjadikannya kurang 
memadai untuk menghadapi isu-isu modern, seperti pluralisme, bioetika, dan sains 
mutakhir. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-analitis, membandingkan 
struktur logika Kalam klasik (terutama argumen ḥudūth al-‘ālam dan teori atomisme) 
dengan tuntutan Teologi Analitik modern. Hasil telaah menunjukkan bahwa relevansi 
Kalam tidak lagi terletak pada isinya (doktrin spesifik yang terikat konteks), melainkan 
pada metodenya, yaitu penekanan pada kejelasan konseptual, validitas logis, dan 
struktur argumentasi formal. Dengan bertransformasi dari apologetika mazhab menjadi 
hermeneutika kritis yang berpusat pada isu kemanusiaan (aksiologi) dan epistemologi 
inklusif, metode Kalam dapat direvitalisasi. Rekontekstualisasi ini memungkinkan 
Kalam berfungsi sebagai alat studi Islam yang kritis, dialogis, dan mampu 
memformulasikan jawaban rasional terhadap tantangan teologis abad ke-21. 

Kata Kunci : Ilmu Kalam, Teologi Analitik, Retorika Klasik, Studi Islam, Rasionalitas, 
Hermeneutika. 

ABSTRACT 
This article analyzes the potential and challenges of using the Kalam method as an approach to 
contemporary Islamic studies, focusing on a critical evaluation of classical theological rhetoric. 
Kalam, which historically developed as a rational-apologetic discipline, primarily defends the 
creed from internal and external challenges through logical argumentation. However, classical 
Kalam's doctrinal attachment to the assumptions of medieval physics and cosmology makes it 
inadequate to address modern issues, such as pluralism, bioethics, and cutting-edge science. This 
study uses a qualitative-analytical approach, comparing the logical structure of classical Kalam 
(especially the argument of ḥudūth al-‘ālam and the theory of atomism) with the demands of 
modern Analytical Theology. The results of the study indicate that the relevance of Kalam no 
longer lies in its content (specific, context-bound doctrines), but rather in its method, namely its 
emphasis on conceptual clarity, logical validity, and formal argumentative structure. By 
transforming from apologetics of the madhhab to a critical hermeneutics centered on 
humanitarian issues (axiology) and inclusive epistemology, the Kalam method can be revitalized. 
This recontextualization enables Kalam to function as a critical, dialogical tool for Islamic studies, 
capable of formulating rational answers to the theological challenges of the 21st century. 

Keywords: Kalam Science, Analytical Theology, Classical Rhetoric, Islamic Studies, Rationality, 
Hermeneutics. 



Dhabit Edisi Volume 5 No. 2  Juli – Desember  2025 
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X 

Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis 
Klasik 

 

131 
 

PENDAHULUAN 

Studi Islam kontemporer dituntut untuk menjadi disiplin yang kritis, 
kontekstual, dan interdisipliner dalam menjawab kompleksitas global. Krisis 
epistemologis dan tantangan modernitas, yang meliputi pesatnya 
perkembangan ilmu pengetahuan, meningkatnya kesadaran akan hak asasi 
manusia, dan tuntutan akan teologi yang inklusif, memaksa peninjauan ulang 
terhadap warisan intelektual Islam. Salah satu warisan yang paling sentral 
adalah Ilmu Kalam, sebuah disiplin teologis-rasional yang bertujuan 
mempertahankan keyakinan Islam (aqidah) dari segala bentuk keraguan dan 
serangan filosofis atau sektarian (Watt, 1992, hlm. 55). 

Kalam, atau teologi spekulatif Islam, lahir dari kebutuhan untuk merespons 
tantangan awal dari aliran teologi di luar Islam (terutama Mazhab Hellenistik 
dan Gnostik) serta perdebatan internal mengenai takdir, keadilan, dan sifat-sifat 
Tuhan. Ia mencapai puncak kematangannya pada masa Mu'tazilah (yang sangat 
memprioritaskan akal dan keadilan Tuhan) dan kemudian Asy'ariyah (yang 
berusaha menyeimbangkan akal dengan otoritas wahyu). Para mutakallimūn (ahli 
kalam) saat itu berhasil menyusun argumentasi yang sangat sistematis mengenai 
eksistensi Tuhan, sifat-sifat-Nya, kenabian, dan eskatologi. Mereka 
menggunakan logika formal Yunani, khususnya silogisme Aristotelian, dan 
teori-teori fisika spekulatif, seperti atomisme Jauhar Fard, untuk membangun 
sistem pertahanan akidah yang kokoh (Wolfson, 1976, hlm. 140). Struktur 
argumentasi yang rinci dan terperinci inilah yang dikenal sebagai retorika 
teologis klasik. 

Namun, di era modern, otoritas dan relevansi retorika Kalam klasik mulai 
dipertanyakan. Kritik muncul dari berbagai sudut: dari sains modern 
(kosmologi, fisika kuantum) yang menyanggah premis-premis fisika mereka, 
dari filsafat kontemporer (Analitik, Post-strukturalis) yang menuntut kejelasan 
bahasa dan logika yang lebih ketat, hingga dari kebutuhan etika sosial yang 
menuntut teologi yang lebih inklusif dan berorientasi pada keadilan. Isi doktrinal 
Kalam, yang terikat pada pandangan dunia pra-ilmiah dan seringkali bersifat 
apologetik-mazhabi, dianggap kaku, eksklusif, dan kurang responsif terhadap 
kompleksitas etika modern, seperti isu hak asasi manusia, bioetika (misalnya, 
genetic engineering dan kloning), dan pluralisme agama (Arkoun, 2002, hlm. 78). 
Perdebatan sengit masa lalu tentang Qadā' wa Qadar (takdir dan kehendak bebas) 
atau sifat-sifat antropomorfik Tuhan (al-ṣifāt al-khabariyyah), misalnya, seringkali 
terasa jauh dari implikasi praktis terhadap isu keadilan ekonomi atau 
pemberantasan kemiskinan saat ini. 



Uswatun Khasanah 

 

132 
 

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan melakukan telaah kritis terhadap warisan 
metodologis Kalam. Pertanyaan utama yang diteliti adalah: Apakah metode 
rasional dan struktur retorika teologis Kalam klasik masih memiliki potensi 
untuk menjadi pendekatan studi Islam yang relevan di tengah tantangan 
kontemporer? Penelitian ini berargumen bahwa Kalam perlu melakukan 
pergeseran epistemologis. Relevansi Kalam tidak lagi terletak pada isi (doktrin 
spesifik yang terikat konteks), melainkan pada metodenya, yaitu 
mempertahankan rasionalitasnya dan mengubah fokus isinya dari apologetika 
mazhab menjadi hermeneutika kritis yang berpusat pada nilai-nilai 
kemanusiaan universal. Revitalisasi ini mengarahkan Kalam menuju kerangka 
Teologi Analitik Islam yang lebih adaptif, dialogis, dan kritis. Tujuan akhir 
artikel ini adalah merumuskan model transformasi metodologis agar Ilmu 
Kalam dapat kembali menjadi alat intelektual yang vibrant dan self-critical dalam 
Studi Islam kontemporer, melampaui batas-batas mazhab dan zaman (Rahman, 
2000, hlm. 20). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-analitis dengan jenis 
kajian pustaka (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian utama 
adalah teks-teks historis dalam Ilmu Kalam dan wacana-wacana metodologis 
dalam Studi Islam kontemporer, yang memerlukan penafsiran tekstual, analisis 
konseptual mendalam, dan sintesis teoretis (Creswell, 2014, hlm. 200). 

Secara spesifik, penelitian ini menerapkan dua metode analisis utama: 

1. Analisis Isi Kritis (Critical Content Analysis): Metode ini diarahkan untuk 
membongkar dan menguji struktur internal retorika teologis Kalam 
klasik. Analisis ini tidak hanya fokus pada apa yang dikatakan, tetapi 
bagaimana dan mengapa klaim-klaim teologis tersebut disusun dan 
dipertahankan dalam konteks sosio-historisnya. Fokus analisis ini 
meliputi: 

 Telaah Premis-Premis Ontologis: Mengidentifikasi asumsi dasar 
teolog klasik mengenai sifat materi dan waktu (misalnya, jauhar 
fard, aksiden, dan negasi hukum sebab-akibat absolut) yang 
menjadi fondasi argumen pembuktian Tuhan. Hal ini mencakup 
pemeriksaan terhadap konsep occasionalism (intervensi ilahi terus-
menerus) yang merupakan konsekuensi langsung dari atomisme 
Kalam. 



Dhabit Edisi Volume 5 No. 2  Juli – Desember  2025 
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X 

Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis 
Klasik 

 

133 
 

 Evaluasi Validitas Retoris: Menganalisis formalitas dan koherensi 
internal argumen-argumen kunci (seperti dalil al-ḥudūth dan dalil al-
imkān) dengan menggunakan prinsip-prinsip logika formal, 
namun secara terpisah dari verifikasi ilmiah modern. Penilaian 
difokuskan pada apakah kesimpulan secara logis mengikuti 
premis, terlepas dari kebenaran empiris premis tersebut. 

 Kritik Fungsi Apologetik: Mengkritisi bagaimana retorika tersebut 
berfungsi untuk membenarkan pandangan mazhab tertentu 
(misalnya, doktrin kasb Asy'ariyah vis-à-vis kehendak bebas 
Mu'tazilah) yang seringkali berujung pada eksklusivitas teologis 
dan membatasi spekulasi rasional yang berorientasi pada keadilan 
sosial. 

2. Analisis Komparatif-Integratif: Metode ini digunakan untuk 
membandingkan temuan dari analisis Kalam klasik dengan tuntutan dan 
prinsip-prinsip metodologis Teologi Analitik modern, khususnya dalam 
tradisi filsafat analitik. Tujuannya adalah untuk mencari titik temu 
metodologis, yaitu bagaimana penekanan Kalam pada kejelasan bahasa 
dan argumentasi formal selaras dengan tuntutan teologi kontemporer 
akan ketepatan logis (Swinburne, 2012, hlm. 5). Selain itu, metode ini 
mengintegrasikan pemikiran para tokoh Kalam Baru (seperti Fazlur 
Rahman, Harun Nasution, dan Muhammad Abduh) untuk merumuskan 
model transformasi yang paling efektif dalam studi Islam. Integrasi ini 
bertujuan menciptakan kerangka metodologis yang adaptif dan 
epistemologis untuk Kalam kontemporer. 

Data primer berasal dari teks-teks klasik Kalam (seperti Al-Iqtishād fī al-
I'tiqād karya Al-Ghazali, Kitab al-Tamhīd karya Al-Baqillani, dan Sharḥ al-Mawāqif 
karya Al-Ījī), sementara data sekunder berupa jurnal ilmiah internasional dan 
buku-buku yang membahas Teologi Analitik, Kalam Baru, dan metodologi studi 
Islam. Pendekatan ini memastikan perumusan kesimpulan yang didukung oleh 
analisis tekstual mendalam dan kerangka teoretis yang mutakhir. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Keruntuhan Premis dan Kekuatan Formal Retorika Klasik: Telaah 
Occasionalism 

Retorika teologis Kalam klasik dibangun di atas pondasi argumen rasional 
yang terperinci. Dua pilar utama yang menyokong hampir semua struktur 



Uswatun Khasanah 

 

134 
 

teologis adalah Argumen Kosmologikum Kalam (Kalām Cosmological Argument – 
KCA) dan Teori Atomisme Jauhar Fard. Analisis kritis menunjukkan bahwa 
KCA secara formal masih valid, tetapi premis-premis ontologis yang 
mendukungnya telah runtuh di hadapan sains modern. 

1. Analisis Kritis terhadap Dalil al-Ḥudūth 

Dalil al-ḥudūth (argumen kebaharuan alam), yang merupakan 
manifestasi paling jelas dari retorika Kalam, disusun secara silogistik: 

 Premis 1 (Ontologis): Alam semesta adalah baru (ḥādith), yakni memiliki 
permulaan atau diciptakan. 

 Premis 2 (Kausalitas): Setiap yang baru (ḥādith) harus memiliki penyebab 
yang menciptakan kebaruannya (muḥdith). 

 Kesimpulan: Alam semesta pasti memiliki Pencipta (Khāliq) yang bersifat 
kekal (qadīm). 

Kekuatan metodologisnya terletak pada tuntutan akan koherensi logis 
(Al-Baqillani, 1987, hlm. 60). Namun, kelemahan mendasarnya terletak pada 
Premis 1 yang disokong oleh asumsi fisika yang usang, yaitu Teori Atomisme 
Jauhar Fard. Menurut teori ini, alam semesta tersusun dari atom-atom diskret 
(jauhar fard) dan aksiden (‘araḍ) yang tidak dapat bertahan lebih dari dua 
satuan waktu secara mandiri. Tuhan harus terus-menerus menciptakan 
kembali aksiden-aksiden tersebut pada setiap momen. 

2. Implikasi Occasionalism dan Negasi Hukum Alam 

Konsekuensi retoris paling signifikan dari Atomisme Kalam adalah 
Occasionalism (teori sebab-akibat insidental). Dalam pandangan ini, api tidak 
menyebabkan pembakaran; Tuhan menciptakan api dan pada saat yang sama, 
Tuhan menciptakan pembakaran. Tidak ada hukum sebab-akibat sekunder 
yang melekat pada materi. Tujuan retorika ini sangat jelas: untuk 
mempertahankan kemahakuasaan Tuhan yang absolut (omnipotence) dengan 
menolak kekuatan alam yang independen atau permanen (Wolfson, 1976, 
hlm. 145). 

Keruntuhan Atomisme dan Kausalitas: Teori Atomisme dan 
Occasionalism ini sepenuhnya bertentangan dengan temuan fisika modern 
yang menegaskan adanya hukum alam yang konsisten, terukur, dan prediktif. 
Komitmen sains modern terhadap kausalitas sekunder dan hukum fisika yang 
tetap (yang oleh teolog modern diidentifikasi sebagai sunnatullah yang stabil) 
menjadikan premis fisika Kalam klasik tidak relevan secara ilmiah. Ketika 



Dhabit Edisi Volume 5 No. 2  Juli – Desember  2025 
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X 

Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis 
Klasik 

 

135 
 

premis ilmiah Kalam runtuh, seluruh bangunan dalil al-ḥudūth sebagai bukti 
fisik menjadi tidak sound. 

Temuan Kritis Metodologis: Studi Islam kontemporer harus menyadari 
bahwa relevansi Kalam di sini adalah pada struktur formalnya—yaitu, 
bagaimana argumen disusun secara logis—bukan pada isi ontologisnya. 
Metodologi Kalam harus bergeser dari mempertahankan occasionalism 
Asy'ariyah ke penggunaan logika analitik untuk menganalisis hubungan 
kausalitas dalam kerangka teologi yang kompatibel dengan sains modern 
(Craig, 2003, hlm. 15). Rekonstruksi KCA harus mengganti premis atomisme 
dengan premis-premis yang didukung oleh kosmologi modern (misalnya, 
Teori Big Bang atau termodinamika tentang entropi) (Rahman, 2000, hlm. 90). 

 

Identifikasi Keterbatasan Apologetik: Eksklusivitas dan Defisit Aksiologi 

Fungsi utama Kalam klasik sebagai disiplin apologetik telah melahirkan 
keterbatasan metodologis yang menghalangi perannya sebagai pendekatan studi 
Islam yang kritis dan inklusif. 

1. Retorika Pembentukan Mazhab dan Keterbatasan Akal 

Retorika teologis digunakan untuk menjustifikasi kebenaran mazhab 
dan menetapkan batas-batas ortodoksi, seringkali memicu perdebatan sengit 
yang berorientasi pada eksklusivitas. Perdebatan mengenai Sifat Tuhan (al-
ṣifāt) seringkali berakhir pada penolakan terhadap interpretasi alegoris yang 
lebih fleksibel, yang pada akhirnya membatasi peran akal. Dalam tradisi 
Asy'ariyah, meskipun akal digunakan, perannya dibatasi untuk mendukung 
narasi Wahyu (naql). Prinsip ini, yang oleh Hassan Hanafi disebut sebagai 
Kalam yang terperangkap dalam status quo, menghambat penyelidikan 
teologis yang bebas dan progresif (Hanafi, 2004, hlm. 88). Eksklusivitas ini 
bertentangan secara diametral dengan kebutuhan Studi Islam kontemporer 
yang harus beroperasi dalam konteks pluralisme agama dan dialog 
antarperadaban, yang menuntut kerangka teologi yang inklusif dan non-
dogmatis. 

2. Defisit Aksiologi: Masalah Kasb dan Keagenan Etis 

Kalam klasik menghabiskan energi intelektualnya pada metafisika dan 
ontologi, tetapi memiliki defisit signifikan dalam aksiologi (teori nilai) dan 
etika sosial. Perdebatan sentralnya adalah mengenai af’al Allah (Tindakan 
Tuhan) dan bukan af’al al-insān (tindakan manusia) dalam konteks keadilan 
sosial. 



Uswatun Khasanah 

 

136 
 

Doktrin kasb (akuisisi) Asy'ariyah, yang mencoba menjembatani 
fatalisme dan kehendak bebas dengan menyatakan bahwa manusia 
"mengakuisisi" tindakan yang sepenuhnya diciptakan Tuhan, secara filosofis 
cenderung membatasi keagenan etis (ethical agency) manusia. Jika Tuhan 
menciptakan setiap tindakan, maka tanggung jawab moral manusia menjadi 
kabur. Isu keadilan Tuhan (al-‘adl) yang ditekankan Mu'tazilah, meskipun 
rasional, seringkali hanya didiskusikan dalam konteks ḥusn wa qubḥ (baik dan 
buruk) teoretis, bukan dalam konteks ketidakadilan struktural di masyarakat. 

Temuan Kritis Aksiologis: Retorika teologis klasik gagal menyediakan 
kerangka yang memadai untuk Teologi Pembebasan atau Teologi Lingkungan 
karena fokusnya yang terlalu transenden dan fatalistik. Studi Islam 
kontemporer harus menuntut Kalam yang berorientasi pada Etika Praktis dan 
Teologi Aksiologis. Hal ini membutuhkan Kalam untuk menempatkan konsep 
Maqāṣid al-Sharī‘ah (Tujuan Tinggi Syariah) sebagai landasan rasional untuk 
menilai doktrin, memastikan bahwa martabat manusia dan keadilan sosial 
(ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-‘aql) menjadi sentrum penyelidikan rasional (Abdullah, 
2016, hlm. 140). Revitalisasi ini menjadikan Kalam sebagai alat untuk 
reformasi sosial dan etis. 

 

Teologi Analitik: Rekonstruksi Metode Kalam Kontemporer dan 
Epistemologi 

Solusi untuk merelevansikan Kalam adalah dengan mengadopsi 
metodenya melalui lensa Teologi Analitik (Analytic Theology). Teologi 
Analitik, sebagai gerakan modern, menggunakan perangkat filsafat analitik—
logika formal, kejelasan bahasa, analisis proposisi, dan logika modal—untuk 
menguji klaim teologis dengan ketelitian dan akurasi maksimum. 

1. Prinsip Kejelasan Konseptual dan Kebenaran Epistemik 

Prinsip metodologis Kalam yang menuntut definisi yang ketat sebelum 
perdebatan dimulai sangat sejalan dengan Teologi Analitik. Dalam studi Islam 
kontemporer, metode ini dapat digunakan untuk membersihkan konsep-
konsep teologis yang kabur dan multitafsir. Misalnya, konsep tauhid, syirik, 
bid'ah, atau wahyu harus didefinisikan ulang secara logis untuk menghindari 
ambiguitas yang sering digunakan untuk tujuan eksklusif atau politis. 
Swinburne menegaskan bahwa ketepatan bahasa dan kejelasan proposisi 
adalah prasyarat untuk segala bentuk penyelidikan rasional (Swinburne, 2012, 
hlm. 5). Metode Kalam dapat menjadi alat untuk melaksanakan prinsip ini, 



Dhabit Edisi Volume 5 No. 2  Juli – Desember  2025 
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X 

Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis 
Klasik 

 

137 
 

memaksa teolog modern untuk menyatakan keyakinan mereka dalam 
proposisi yang dapat diuji secara logis. 

Lebih penting lagi, Teologi Analitik memungkinkan Kalam untuk 
mengajukan pertanyaan epistemologis tentang Epistemic Warrant 
(pembenaran keyakinan). Alih-alih hanya mengajukan dalil (bukti) dari teks, 
Kalam modern harus menggunakan logika analitik untuk mempertanyakan: 
"Berdasarkan apa kita yakin bahwa klaim teologis X itu benar, secara 
independen dari otoritas teks?" Ini adalah perpanjangan dari semangat 
rasional Mu'tazilah yang diimbangi dengan tuntutan ketat logika analitik 
kontemporer. 

2. Formalisasi dan Model Logika Modal 

Kekuatan terbesar metode Kalam adalah validitas formal argumennya. 
Teologi Analitik memungkinkan mutakallimūn kontemporer untuk 
mengambil struktur silogisme Kalam (seperti KCA) dan merekonstruksinya 
dalam bahasa logika modal (yang berkaitan dengan kemungkinan, 
keniscayaan, dan kontingensi). 

 Rekonstruksi KCA: Argumen kosmologis Kalam dapat dibebaskan dari 
Atomisme dan diformulasikan ulang dengan premis-premis modern, 
misalnya, "Segala sesuatu yang memiliki permulaan eksistensial harus 
memiliki sebab", dan "Alam semesta memiliki permulaan eksistensial" 
(Rahman, 2000, hlm. 90). Premis kedua kini didukung oleh temuan fisika 
(seperti Hawking-Penrose Singularity Theorems). Dengan demikian, metode 
Kalam (struktur argumentasi kausalitas) tetap digunakan, sementara isi 
(premis ilmiah) diperbarui. 

 Penerapan Logika Modal pada Sifat Tuhan: Metode Kalam dapat 
diperluas untuk menganalisis sifat-sifat Tuhan (kemahakuasaan, 
kemahabaikan, kemahatahuan) dalam kerangka logika modal untuk 
mengatasi masalah seperti Theodicy (masalah kejahatan dan penderitaan) 
yang dihindari oleh Kalam klasik (terutama Asy'ariyah). Pertanyaan 
seperti "Apakah secara logis mungkin Tuhan menciptakan kejahatan jika 
Dia Mahabaik?" memaksa teolog untuk mencari konsistensi logis antara 
sifat-sifat Tuhan, membawa Kalam dari apologetika defensif menuju 
filsafat agama yang mendalam dan critical (Craig, 2003, hlm. 55). 

 

 

 



Uswatun Khasanah 

 

138 
 

Pergeseran Paradigma: Dari Apologetika Mazhab ke Hermeneutika Kritis 

Agar metode Kalam menjadi pendekatan Studi Islam kontemporer yang 
relevan, harus terjadi pergeseran paradigma metodologis yang radikal, yaitu 
transformasi dari disiplin apologetika mazhab menjadi hermeneutika kritis yang 
berorientasi pada aksiologi dan teologi publik. 

Aspek 
Metodologis 

Kalam Klasik (Apologetika) Kalam Kontemporer 
(Hermeneutika Kritis) 

Fungsi 
Epistemologis 

Memperkuat dan mempertahankan 
dogma mazhab yang sudah ada. 

Menguji, merekonstruksi, 
dan mengkritisi dogma 
dalam konteks moral dan 
ilmiah baru. 

Fokus Tematik 
Metafisika (Zat, Sifat, Kausalitas), 
Atomisme. 

Aksiologi (Keadilan, HAM, 
Etika Lingkungan), Filsafat 
Sains, Bioetika. 

Keterlibatan 
Akal 

Akal terbatas pada mendukung 
narasi Wahyu (Naql). 

Akal bebas dan kritis, menjadi 
mitra dialog dengan Wahyu 
dan Sains. 

Sikap Teologis 
Eksklusif, mencari kesesatan 
(Bid'ah) di luar ortodoksi. 

Inklusif, mencari kerangka 
rasional untuk Pluralisme 
dan Etika Universal. 

Hermeneutika Kritis yang dimaksud adalah kemampuan untuk 
menempatkan isu-isu kemanusiaan (keadilan, kebebasan, martabat) sebagai 
starting point teologis, bukan sebagai konsekuensi doktrin yang sudah mapan. 
Dengan menggunakan metode Kalam (rasionalitas dan formalitas argumen), 
teolog dapat secara kritis menganalisis bagaimana dan mengapa doktrin tertentu 
(misalnya, mengenai hukuman bagi non-Muslim atau status wanita) 
diformulasikan di masa lalu, serta menilai relevansi moral dan logisnya saat ini 
(Arkoun, 2002, hlm. 150). 

Contoh Penerapan: Metode Kalam dapat digunakan untuk menganalisis 
premis-premis teologis yang mendukung intoleransi. Argumen yang 
menyatakan bahwa "iman di luar mazhab X tidak valid" dapat dibongkar secara 
logis oleh Kalam Kritis yang berpegang pada premis aksiologis bahwa Tuhan 
adalah al-Adl (Maha Adil) dan al-Raḥmān (Maha Pengasih). Konflik antara 
premis apologetik-mazhabi dan premis aksiologis-universal harus diselesaikan 
melalui akal. 

Kalam Baru, yang diprakarsai oleh tokoh seperti Fazlur Rahman, 
menegaskan bahwa metode Kalam yang menekankan rasionalitas harus 
dihidupkan kembali untuk menghadapi tantangan intelektual masa kini. 



Dhabit Edisi Volume 5 No. 2  Juli – Desember  2025 
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X 

Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis 
Klasik 

 

139 
 

Transformasi ini menjadikan Kalam sebagai alat pembebasan intelektual, yang 
memungkinkan studi Islam untuk tidak hanya menjelaskan masa lalu, tetapi 
secara aktif membentuk masa depan teologis yang lebih etis dan berakal sehat. 
Penggunaan metode Kalam dalam kerangka kritis ini memastikan bahwa Studi 
Islam tidak hanya menjadi narasi historis, tetapi disiplin yang berkontribusi aktif 
dalam perdebatan moral dan rasional global, menghasilkan Teologi Publik 
(Public Theology) yang relevan bagi masyarakat yang majemuk dan modern. 

 

SIMPULAN DAN SARAN 

Simpulan 

Hasil penelitian dan pembahasan menunjukkan bahwa retorika teologis 
klasik dalam Ilmu Kalam tidak lagi relevan pada tingkat substantifnya karena 
prematuritas asumsi ilmiah (seperti Atomisme dan Occasionalism) dan fungsi 
apologetik yang cenderung eksklusif. Namun, metode Kalam—yang dicirikan 
oleh komitmen pada rasionalitas formal, kejelasan konseptual, dan struktur 
argumentasi silogistik—tetap memiliki potensi metodologis yang vital. 

Relevansi Kalam sebagai pendekatan studi Islam kontemporer hanya 
dapat dicapai melalui rekontekstualisasi metodologis dalam kerangka Teologi 
Analitik dan Hermeneutika Kritis. Transformasi ini menuntut: (1) pembaruan 
premis-premis ontologis dengan temuan sains modern (misalnya, Kosmologi Big 
Bang), (2) penggunaan logika analitik dan modal untuk mencapai kejelasan 
konseptual dan memecahkan masalah teologis yang rumit (seperti Theodicy), dan 
(3) pergeseran fokus tematik dari metafisika ke aksiologi dan etika sosial 
(keadilan, hak asasi manusia, lingkungan, bioetika). Dengan demikian, Kalam 
tidak lagi berfungsi sebagai disiplin pertahanan mazhab, melainkan sebagai alat 
intelektual yang kritis, transformatif, dan mampu menghasilkan teologi yang 
rasional, etis, dan inklusif di era kontemporer. 

 

Saran 

1. Integrasi Kurikulum: Institusi Studi Islam disarankan mengintegrasikan 
mata kuliah Teologi Analitik Islam yang secara eksplisit melatih 
mahasiswa dalam Logika Modal dan Filsafat Analitik untuk 
merekonstruksi dan mengkritisi argumen-argumen teologis klasik dan 
kontemporer. Fokus harus diarahkan pada epistemic warrant (pembenaran 
keyakinan). 



Uswatun Khasanah 

 

140 
 

2. Fokus Penelitian Aksiologis: Penelitian di bidang Kalam Baru harus 
diprioritaskan pada isu-isu aksiologi, seperti Theodicy dalam konteks 
krisis global, Etika Lingkungan, dan filsafat keadilan dalam Islam, 
menggunakan metode rasional Kalam sebagai kerangka analisisnya. 

3. Pengembangan Bahasa Kalam: Diperlukan upaya untuk 
mengembangkan terminologi Kalam yang lebih adaptif dan dialogis 
dengan sains dan filsafat kontemporer, memastikan bahwa wacana Kalam 
dapat diakses dan digunakan oleh sarjana interdisipliner di luar lingkaran 
teologi tradisional, sehingga melahirkan Teologi Publik yang mampu 
berdialog dengan masyarakat sekuler. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. (2016). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. (Buku) 

Al-Baqillani, Abu Bakr Muhammad ibn al-Ṭayyib. (1987). Kitab al-Tamhīd. Kairo: Dār 
al-Kutub al-Miṣrī. (Buku Klasik) 

Arkoun, Mohammed. (2002). The Unthought in Contemporary Islamic Thought. 
London: Saqi Books. (Buku) 

Craig, William Lane. (2003). Kalām Cosmological Arguments. Philosophia Christi, 
5(1), 5-18. (Jurnal Ilmiah) 

Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 
Methods Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 
(Buku) 

Eva Fauziah, Revitalisasi Epistemologi Ilmu Kalam Sebagai Landasan Membangun 
Kerukunan Intern Umat Islam Melalui Pendekatan Teofilosofis, Jurnal Studi dan 
Pemikiran Islam, Vol.4 No. 1, 2025 

Hanafi, Hassan. (2004). Min al-’Aqīdah ilā al-Thawrah (Dari Akidah ke Revolusi), 
Jilid I. Kairo: Madbuli. (Buku) 

Nasr, Seyyed Hossein. (2006). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. 
New York: State University of New York Press. (Buku) 

Plantinga, Alvin. (1974). The Nature of Necessity. Oxford: Oxford University Press. 
(Buku) 

Rahman, Fazlur. (2000). Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. 
Bandung: Pustaka. (Terjemahan Buku) 



Dhabit Edisi Volume 5 No. 2  Juli – Desember  2025 
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X 

Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis 
Klasik 

 

141 
 

Swinburne, Richard. (2012). Faith and Reason (2nd ed.). Oxford: Oxford University 
Press. (Buku) 

Watt, W. Montgomery. (1992). Islamic Philosophy and Theology. Edinburgh: 
Edinburgh University Press. (Buku) 

Wolfson, Harry Austryn. (1976). The Philosophy of the Kalām. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. (Buku) 

 

 

 

 

 


