METODE KALAM SEBAGAI PENDEKATAN STUDI ISLAM
KONTEMPORER: TELAAH KRITIS TERHADAP RELEVANSI RETORIKA
TEOLOGIS KLASIK

Uswatun Khasanah
Pascasarjana UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri Purwokerto
uswah1430@gmail.com

ABSTRAK

Artikel ini menganalisis potensi dan tantangan penggunaan metode Ilmu Kalam sebagai
pendekatan studi Islam kontemporer, dengan fokus pada evaluasi kritis terhadap
retorika teologis klasik. lImu Kalam, yang secara historis berkembang sebagai disiplin
rasional-apologetik, memiliki fungsi utama mempertahankan akidah dari tantangan
internal dan eksternal melalui argumentasi logis. Namun, keterikatan doktrinal Kalam
klasik pada asumsi fisika dan kosmologi abad pertengahan menjadikannya kurang
memadai untuk menghadapi isu-isu modern, seperti pluralisme, bioetika, dan sains
mutakhir. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-analitis, membandingkan
struktur logika Kalam klasik (terutama argumen hudith al-‘alam dan teori atomisme)
dengan tuntutan Teologi Analitik modern. Hasil telaah menunjukkan bahwa relevansi
Kalam tidak lagi terletak pada isinya (doktrin spesifik yang terikat konteks), melainkan
pada metodenya, yaitu penekanan pada kejelasan konseptual, validitas logis, dan
struktur argumentasi formal. Dengan bertransformasi dari apologetika mazhab menjadi
hermeneutika kritis yang berpusat pada isu kemanusiaan (aksiologi) dan epistemologi
inklusif, metode Kalam dapat direvitalisasi. Rekontekstualisasi ini memungkinkan
Kalam berfungsi sebagai alat studi Islam yang kritis, dialogis, dan mampu
memformulasikan jawaban rasional terhadap tantangan teologis abad ke-21.

Kata Kunci : [Imu Kalam, Teologi Analitik, Retorika Klasik, Studi Islam, Rasionalitas,
Hermeneutika.

ABSTRACT

This article analyzes the potential and challenges of using the Kalam method as an approach to
contemporary Islamic studies, focusing on a critical evaluation of classical theological rhetoric.
Kalam, which historically developed as a rational-apologetic discipline, primarily defends the
creed from internal and external challenges through logical arqumentation. However, classical
Kalam's doctrinal attachment to the assumptions of medieval physics and cosmology makes it
inadequate to address modern issues, such as pluralism, bioethics, and cutting-edge science. This
study uses a qualitative-analytical approach, comparing the logical structure of classical Kalam
(especially the argument of hudith al-‘alam and the theory of atomism) with the demands of
modern Analytical Theology. The results of the study indicate that the relevance of Kalam no
longer lies in its content (specific, context-bound doctrines), but rather in its method, namely its
emphasis on conceptual clarity, logical validity, and formal argumentative structure. By
transforming from apologetics of the madhhab to a critical hermeneutics centered on
humanitarian issues (axiology) and inclusive epistemology, the Kalam method can be revitalized.
This recontextualization enables Kalam to function as a critical, dialogical tool for Islamic studies,
capable of formulating rational answers to the theological challenges of the 21st century.

Keywords: Kalam Science, Analytical Theology, Classical Rhetoric, Islamic Studies, Rationality,
Hermeneutics.

130



Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis
Klasik

PENDAHULUAN

Studi Islam kontemporer dituntut untuk menjadi disiplin yang kritis,
kontekstual, dan interdisipliner dalam menjawab kompleksitas global. Krisis
epistemologis dan tantangan modernitas, yang meliputi pesatnya
perkembangan ilmu pengetahuan, meningkatnya kesadaran akan hak asasi
manusia, dan tuntutan akan teologi yang inklusif, memaksa peninjauan ulang
terhadap warisan intelektual Islam. Salah satu warisan yang paling sentral
adalah Ilmu Kalam, sebuah disiplin teologis-rasional yang bertujuan
mempertahankan keyakinan Islam (agidah) dari segala bentuk keraguan dan
serangan filosofis atau sektarian (Watt, 1992, him. 55).

Kalam, atau teologi spekulatif Islam, lahir dari kebutuhan untuk merespons
tantangan awal dari aliran teologi di luar Islam (terutama Mazhab Hellenistik
dan Gnostik) serta perdebatan internal mengenai takdir, keadilan, dan sifat-sifat
Tuhan. Ia mencapai puncak kematangannya pada masa Mu'tazilah (yang sangat
memprioritaskan akal dan keadilan Tuhan) dan kemudian Asy'ariyah (yang
berusaha menyeimbangkan akal dengan otoritas wahyu). Para mutakallimiin (ahli
kalam) saat itu berhasil menyusun argumentasi yang sangat sistematis mengenai
eksistensi Tuhan, sifat-sifat-Nya, kenabian, dan eskatologi. Mereka
menggunakan logika formal Yunani, khususnya silogisme Aristotelian, dan
teori-teori fisika spekulatif, seperti atomisme Jauhar Fard, untuk membangun
sistem pertahanan akidah yang kokoh (Wolfson, 1976, hlm. 140). Struktur
argumentasi yang rinci dan terperinci inilah yang dikenal sebagai retorika
teologis klasik.

Namun, di era modern, otoritas dan relevansi retorika Kalam klasik mulai
dipertanyakan. Kritik muncul dari berbagai sudut: dari sains modern
(kosmologi, fisika kuantum) yang menyanggah premis-premis fisika mereka,
dari filsafat kontemporer (Analitik, Post-strukturalis) yang menuntut kejelasan
bahasa dan logika yang lebih ketat, hingga dari kebutuhan etika sosial yang
menuntut teologi yang lebih inklusif dan berorientasi pada keadilan. Isi doktrinal
Kalam, yang terikat pada pandangan dunia pra-ilmiah dan seringkali bersifat
apologetik-mazhabi, dianggap kaku, eksklusif, dan kurang responsif terhadap
kompleksitas etika modern, seperti isu hak asasi manusia, bioetika (misalnya,
genetic engineering dan kloning), dan pluralisme agama (Arkoun, 2002, hlm. 78).
Perdebatan sengit masa lalu tentang Qada' wa Qadar (takdir dan kehendak bebas)
atau sifat-sifat antropomorfik Tuhan (al-sifat al-khabariyyah), misalnya, seringkali
terasa jauh dari implikasi praktis terhadap isu keadilan ekonomi atau
pemberantasan kemiskinan saat ini.

131 Dhabit Edisi Volume 5 No. 2 Juli—Desember 2025
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X



Uswatun Khasanah

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan melakukan telaah kritis terhadap warisan
metodologis Kalam. Pertanyaan utama yang diteliti adalah: Apakah metode
rasional dan struktur retorika teologis Kalam klasik masih memiliki potensi
untuk menjadi pendekatan studi Islam yang relevan di tengah tantangan
kontemporer? Penelitian ini berargumen bahwa Kalam perlu melakukan
pergeseran epistemologis. Relevansi Kalam tidak lagi terletak pada isi (doktrin
spesifik yang terikat konteks), melainkan pada metodenya, yaitu
mempertahankan rasionalitasnya dan mengubah fokus isinya dari apologetika
mazhab menjadi hermeneutika kritis yang berpusat pada nilai-nilai
kemanusiaan universal. Revitalisasi ini mengarahkan Kalam menuju kerangka
Teologi Analitik Islam yang lebih adaptif, dialogis, dan kritis. Tujuan akhir
artikel ini adalah merumuskan model transformasi metodologis agar IImu
Kalam dapat kembali menjadi alat intelektual yang vibrant dan self-critical dalam
Studi Islam kontemporer, melampaui batas-batas mazhab dan zaman (Rahman,
2000, hlm. 20).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-analitis dengan jenis
kajian pustaka (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian utama
adalah teks-teks historis dalam Ilmu Kalam dan wacana-wacana metodologis
dalam Studi Islam kontemporer, yang memerlukan penafsiran tekstual, analisis
konseptual mendalam, dan sintesis teoretis (Creswell, 2014, hlm. 200).

Secara spesifik, penelitian ini menerapkan dua metode analisis utama:

1. Analisis Isi Kritis (Critical Content Analysis): Metode ini diarahkan untuk
membongkar dan menguji struktur internal retorika teologis Kalam
klasik. Analisis ini tidak hanya fokus pada apa yang dikatakan, tetapi
bagaimana dan mengapa klaim-klaim teologis tersebut disusun dan
dipertahankan dalam konteks sosio-historisnya. Fokus analisis ini
meliputi:

< Telaah Premis-Premis Ontologis: Mengidentifikasi asumsi dasar
teolog klasik mengenai sifat materi dan waktu (misalnya, jauhar
fard, aksiden, dan negasi hukum sebab-akibat absolut) yang
menjadi fondasi argumen pembuktian Tuhan. Hal ini mencakup
pemeriksaan terhadap konsep occasionalism (intervensi ilahi terus-
menerus) yang merupakan konsekuensi langsung dari atomisme
Kalam.

132



Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis
Klasik

< Evaluasi Validitas Retoris: Menganalisis formalitas dan koherensi
internal argumen-argumen kunci (seperti dalil al-hudiith dan dalil al-
imkan) dengan menggunakan prinsip-prinsip logika formal,
namun secara terpisah dari verifikasi ilmiah modern. Penilaian
difokuskan pada apakah kesimpulan secara logis mengikuti
premis, terlepas dari kebenaran empiris premis tersebut.

< Kiritik Fungsi Apologetik: Mengkritisi bagaimana retorika tersebut
berfungsi untuk membenarkan pandangan mazhab tertentu
(misalnya, doktrin kasb Asy'ariyah vis-a-vis kehendak bebas
Mu'tazilah) yang seringkali berujung pada eksklusivitas teologis
dan membatasi spekulasi rasional yang berorientasi pada keadilan
sosial.

2. Analisis Komparatif-Integratif: ~Metode ini digunakan untuk
membandingkan temuan dari analisis Kalam klasik dengan tuntutan dan
prinsip-prinsip metodologis Teologi Analitik modern, khususnya dalam
tradisi filsafat analitik. Tujuannya adalah untuk mencari titik temu
metodologis, yaitu bagaimana penekanan Kalam pada kejelasan bahasa
dan argumentasi formal selaras dengan tuntutan teologi kontemporer
akan ketepatan logis (Swinburne, 2012, him. 5). Selain itu, metode ini
mengintegrasikan pemikiran para tokoh Kalam Baru (seperti Fazlur
Rahman, Harun Nasution, dan Muhammad Abduh) untuk merumuskan
model transformasi yang paling efektif dalam studi Islam. Integrasi ini
bertujuan menciptakan kerangka metodologis yang adaptif dan
epistemologis untuk Kalam kontemporer.

Data primer berasal dari teks-teks klasik Kalam (seperti Al-Igtishad fi al-
I'tigad karya Al-Ghazali, Kitab al-Tamhid karya Al-Bagqillani, dan Sharh al-Mawagif
karya Al-ji), sementara data sekunder berupa jurnal ilmiah internasional dan
buku-buku yang membahas Teologi Analitik, Kalam Baru, dan metodologi studi
Islam. Pendekatan ini memastikan perumusan kesimpulan yang didukung oleh
analisis tekstual mendalam dan kerangka teoretis yang mutakhir.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Keruntuhan Premis dan Kekuatan Formal Retorika Klasik: Telaah
Occasionalism

Retorika teologis Kalam klasik dibangun di atas pondasi argumen rasional
yang terperinci. Dua pilar utama yang menyokong hampir semua struktur

133 Dhabit Edisi Volume 5 No. 2 Juli—Desember 2025
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X



Uswatun Khasanah

teologis adalah Argumen Kosmologikum Kalam (Kalam Cosmological Arqument -
KCA) dan Teori Atomisme Jauhar Fard. Analisis kritis menunjukkan bahwa
KCA secara formal masih valid, tetapi premis-premis ontologis yang
mendukungnya telah runtuh di hadapan sains modern.

1. Analisis Kritis terhadap Dalil al-Hudiith

Dalil  al-hudith (argumen kebaharuan alam), yang merupakan
manifestasi paling jelas dari retorika Kalam, disusun secara silogistik:

< Premis 1 (Ontologis): Alam semesta adalah baru (hadith), yakni memiliki
permulaan atau diciptakan.

< Premis 2 (Kausalitas): Setiap yang baru (hadith) harus memiliki penyebab
yang menciptakan kebaruannya (muhdith).

< Kesimpulan: Alam semesta pasti memiliki Pencipta (Khalig) yang bersifat
kekal (gadim).

Kekuatan metodologisnya terletak pada tuntutan akan koherensi logis
(Al-Bagillani, 1987, hlm. 60). Namun, kelemahan mendasarnya terletak pada
Premis 1 yang disokong oleh asumsi fisika yang usang, yaitu Teori Atomisme
Jauhar Fard. Menurut teori ini, alam semesta tersusun dari atom-atom diskret
(jauhar fard) dan aksiden (‘arad) yang tidak dapat bertahan lebih dari dua
satuan waktu secara mandiri. Tuhan harus terus-menerus menciptakan
kembali aksiden-aksiden tersebut pada setiap momen.

2. Implikasi Occasionalism dan Negasi Hukum Alam

Konsekuensi retoris paling signifikan dari Atomisme Kalam adalah
Occasionalism (teori sebab-akibat insidental). Dalam pandangan ini, api tidak
menyebabkan pembakaran; Tuhan menciptakan api dan pada saat yang sama,
Tuhan menciptakan pembakaran. Tidak ada hukum sebab-akibat sekunder
yang melekat pada materi. Tujuan retorika ini sangat jelas: untuk
mempertahankan kemahakuasaan Tuhan yang absolut (omnipotence) dengan
menolak kekuatan alam yang independen atau permanen (Wolfson, 1976,
hlm. 145).

Keruntuhan Atomisme dan Kausalitas: Teori Atomisme dan
Occasionalism ini sepenuhnya bertentangan dengan temuan fisika modern
yang menegaskan adanya hukum alam yang konsisten, terukur, dan prediktif.
Komitmen sains modern terhadap kausalitas sekunder dan hukum fisika yang
tetap (yang oleh teolog modern diidentifikasi sebagai sunnatullah yang stabil)
menjadikan premis fisika Kalam klasik tidak relevan secara ilmiah. Ketika

134



Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis
Klasik

premis ilmiah Kalam runtuh, seluruh bangunan dalil al-hudiith sebagai bukti
fisik menjadi tidak sound.

Temuan Kritis Metodologis: Studi Islam kontemporer harus menyadari
bahwa relevansi Kalam di sini adalah pada struktur formalnya—yaitu,
bagaimana argumen disusun secara logis—bukan pada isi ontologisnya.
Metodologi Kalam harus bergeser dari mempertahankan occasionalism
Asy'ariyah ke penggunaan logika analitik untuk menganalisis hubungan
kausalitas dalam kerangka teologi yang kompatibel dengan sains modern
(Craig, 2003, hlm. 15). Rekonstruksi KCA harus mengganti premis atomisme
dengan premis-premis yang didukung oleh kosmologi modern (misalnya,
Teori Big Bang atau termodinamika tentang entropi) (Rahman, 2000, hlm. 90).

Identifikasi Keterbatasan Apologetik: Eksklusivitas dan Defisit Aksiologi

Fungsi utama Kalam klasik sebagai disiplin apologetik telah melahirkan
keterbatasan metodologis yang menghalangi perannya sebagai pendekatan studi
Islam yang kritis dan inklusif.

1. Retorika Pembentukan Mazhab dan Keterbatasan Akal

Retorika teologis digunakan untuk menjustifikasi kebenaran mazhab
dan menetapkan batas-batas ortodoksi, seringkali memicu perdebatan sengit
yang berorientasi pada eksklusivitas. Perdebatan mengenai Sifat Tuhan (al-
sifat) seringkali berakhir pada penolakan terhadap interpretasi alegoris yang
lebih fleksibel, yang pada akhirnya membatasi peran akal. Dalam tradisi
Asy'ariyah, meskipun akal digunakan, perannya dibatasi untuk mendukung
narasi Wahyu (nagl). Prinsip ini, yang oleh Hassan Hanafi disebut sebagai
Kalam yang terperangkap dalam status quo, menghambat penyelidikan
teologis yang bebas dan progresif (Hanafi, 2004, hlm. 88). Eksklusivitas ini
bertentangan secara diametral dengan kebutuhan Studi Islam kontemporer
yang harus beroperasi dalam konteks pluralisme agama dan dialog
antarperadaban, yang menuntut kerangka teologi yang inklusif dan non-
dogmatis.

2. Defisit Aksiologi: Masalah Kasb dan Keagenan Etis

Kalam klasik menghabiskan energi intelektualnya pada metafisika dan
ontologi, tetapi memiliki defisit signifikan dalam aksiologi (teori nilai) dan
etika sosial. Perdebatan sentralnya adalah mengenai afal Allah (Tindakan
Tuhan) dan bukan afal al-insan (tindakan manusia) dalam konteks keadilan
sosial.

135 Dhabit Edisi Volume 5 No. 2 Juli—Desember 2025
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X



Uswatun Khasanah

Doktrin kasb (akuisisi) Asy'ariyah, yang mencoba menjembatani
fatalisme dan kehendak bebas dengan menyatakan bahwa manusia
"mengakuisisi" tindakan yang sepenuhnya diciptakan Tuhan, secara filosofis
cenderung membatasi keagenan etis (ethical agency) manusia. Jika Tuhan
menciptakan setiap tindakan, maka tanggung jawab moral manusia menjadi
kabur. Isu keadilan Tuhan (al-‘adl) yang ditekankan Mu'tazilah, meskipun
rasional, seringkali hanya didiskusikan dalam konteks husn wa qubh (baik dan
buruk) teoretis, bukan dalam konteks ketidakadilan struktural di masyarakat.

Temuan Kritis Aksiologis: Retorika teologis klasik gagal menyediakan
kerangka yang memadai untuk Teologi Pembebasan atau Teologi Lingkungan
karena fokusnya yang terlalu transenden dan fatalistik. Studi Islam
kontemporer harus menuntut Kalam yang berorientasi pada Etika Praktis dan
Teologi Aksiologis. Hal ini membutuhkan Kalam untuk menempatkan konsep
Magqasid al-Shari’ah (Tujuan Tinggi Syariah) sebagai landasan rasional untuk
menilai doktrin, memastikan bahwa martabat manusia dan keadilan sosial
(hifz al-nafs dan hifz al-"agl) menjadi sentrum penyelidikan rasional (Abdullah,
2016, hlm. 140). Revitalisasi ini menjadikan Kalam sebagai alat untuk
reformasi sosial dan etis.

Teologi Analitik: Rekonstruksi Metode Kalam Kontemporer dan
Epistemologi

Solusi untuk merelevansikan Kalam adalah dengan mengadopsi
metodenya melalui lensa Teologi Analitik (Analytic Theology). Teologi
Analitik, sebagai gerakan modern, menggunakan perangkat filsafat analitik —
logika formal, kejelasan bahasa, analisis proposisi, dan logika modal —untuk
menguji klaim teologis dengan ketelitian dan akurasi maksimum.

1. Prinsip Kejelasan Konseptual dan Kebenaran Epistemik

Prinsip metodologis Kalam yang menuntut definisi yang ketat sebelum
perdebatan dimulai sangat sejalan dengan Teologi Analitik. Dalam studi Islam
kontemporer, metode ini dapat digunakan untuk membersihkan konsep-
konsep teologis yang kabur dan multitafsir. Misalnya, konsep tauhid, syirik,
bid'ah, atau wahyu harus didefinisikan ulang secara logis untuk menghindari
ambiguitas yang sering digunakan untuk tujuan eksklusif atau politis.
Swinburne menegaskan bahwa ketepatan bahasa dan kejelasan proposisi
adalah prasyarat untuk segala bentuk penyelidikan rasional (Swinburne, 2012,
hlm. 5). Metode Kalam dapat menjadi alat untuk melaksanakan prinsip ini,

136



Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis
Klasik

memaksa teolog modern untuk menyatakan keyakinan mereka dalam
proposisi yang dapat diuji secara logis.

Lebih penting lagi, Teologi Analitik memungkinkan Kalam untuk
mengajukan pertanyaan epistemologis tentang Epistemic Warrant
(pembenaran keyakinan). Alih-alih hanya mengajukan dalil (bukti) dari teks,
Kalam modern harus menggunakan logika analitik untuk mempertanyakan:
"Berdasarkan apa kita yakin bahwa klaim teologis X itu benar, secara
independen dari otoritas teks?" Ini adalah perpanjangan dari semangat
rasional Mu'tazilah yang diimbangi dengan tuntutan ketat logika analitik
kontemporer.

2. Formalisasi dan Model Logika Modal

Kekuatan terbesar metode Kalam adalah validitas formal argumennya.
Teologi Analitik memungkinkan mutakallimin kontemporer untuk
mengambil struktur silogisme Kalam (seperti KCA) dan merekonstruksinya
dalam bahasa logika modal (yang berkaitan dengan kemungkinan,
keniscayaan, dan kontingensi).

< Rekonstruksi KCA: Argumen kosmologis Kalam dapat dibebaskan dari
Atomisme dan diformulasikan ulang dengan premis-premis modern,
misalnya, "Segala sesuatu yang memiliki permulaan eksistensial harus
memiliki sebab", dan "Alam semesta memiliki permulaan eksistensial"
(Rahman, 2000, hlm. 90). Premis kedua kini didukung oleh temuan fisika
(seperti Hawking-Penrose Singularity Theorems). Dengan demikian, metode
Kalam (struktur argumentasi kausalitas) tetap digunakan, sementara isi
(premis ilmiah) diperbarui.

<+ Penerapan Logika Modal pada Sifat Tuhan: Metode Kalam dapat
diperluas untuk menganalisis sifat-sifat Tuhan (kemahakuasaan,
kemahabaikan, kemahatahuan) dalam kerangka logika modal untuk
mengatasi masalah seperti Theodicy (masalah kejahatan dan penderitaan)
yang dihindari oleh Kalam klasik (terutama Asy'ariyah). Pertanyaan
seperti "Apakah secara logis mungkin Tuhan menciptakan kejahatan jika
Dia Mahabaik?" memaksa teolog untuk mencari konsistensi logis antara
sifat-sifat Tuhan, membawa Kalam dari apologetika defensif menuju
filsafat agama yang mendalam dan critical (Craig, 2003, hlm. 55).

137 Dhabit Edisi Volume 5 No. 2 Juli—Desember 2025
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X



Uswatun Khasanah

Pergeseran Paradigma: Dari Apologetika Mazhab ke Hermeneutika Kritis

Agar metode Kalam menjadi pendekatan Studi Islam kontemporer yang
relevan, harus terjadi pergeseran paradigma metodologis yang radikal, yaitu
transformasi dari disiplin apologetika mazhab menjadi hermeneutika kritis yang
berorientasi pada aksiologi dan teologi publik.

Aspek . . Kalam Kontemporer
Metodologis Kalam Klasik (Apologetika) (Hermeneutika Kritis)
Menguji, merekonstruksi,
Fungsi Memperkuat dan mempertahankan | dan ~ mengkritisi ~ dogma
Epistemologis | dogma mazhab yang sudah ada. dalam konteks moral dan

ilmiah baru.

Aksiologi (Keadilan, HAM,
Etika Lingkungan), Filsafat
Sains, Bioetika.

Metafisika (Zat, Sifat, Kausalitas),

Fokus Tematik .
Atomisme.

Akal bebas dan kritis, menjadi

Keterlibatan Akal terbatas pada mendukung mitra dialog dengan Wahyu

Akal narasi Wahyu (Nagl). dan Sains.
. . Inklusif, mencari kerangka
Sikap Teologis Eksklusif, ~mencari kesesatan rasional untuk Pluralisme

(Bid'ah) di luar ortodoksi.

dan Etika Universal.

Hermeneutika Kritis yang dimaksud adalah kemampuan untuk
menempatkan isu-isu kemanusiaan (keadilan, kebebasan, martabat) sebagai
starting point teologis, bukan sebagai konsekuensi doktrin yang sudah mapan.
Dengan menggunakan metode Kalam (rasionalitas dan formalitas argumen),
teolog dapat secara kritis menganalisis bagaimana dan mengapa doktrin tertentu
(misalnya, mengenai hukuman bagi non-Muslim atau status wanita)

diformulasikan di masa lalu, serta menilai relevansi moral dan logisnya saat ini
(Arkoun, 2002, hlm. 150).

Contoh Penerapan: Metode Kalam dapat digunakan untuk menganalisis
premis-premis teologis yang mendukung intoleransi. Argumen yang
menyatakan bahwa "iman di luar mazhab X tidak valid" dapat dibongkar secara
logis oleh Kalam Kritis yang berpegang pada premis aksiologis bahwa Tuhan
adalah al-Adl (Maha Adil) dan al-Rahman (Maha Pengasih). Konflik antara
premis apologetik-mazhabi dan premis aksiologis-universal harus diselesaikan
melalui akal.

Kalam Baru, yang diprakarsai oleh tokoh seperti Fazlur Rahman,
menegaskan bahwa metode Kalam yang menekankan rasionalitas harus
dihidupkan kembali untuk menghadapi tantangan intelektual masa kini.

138



Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis
Klasik

Transformasi ini menjadikan Kalam sebagai alat pembebasan intelektual, yang
memungkinkan studi Islam untuk tidak hanya menjelaskan masa lalu, tetapi
secara aktif membentuk masa depan teologis yang lebih etis dan berakal sehat.
Penggunaan metode Kalam dalam kerangka kritis ini memastikan bahwa Studi
Islam tidak hanya menjadi narasi historis, tetapi disiplin yang berkontribusi aktif
dalam perdebatan moral dan rasional global, menghasilkan Teologi Publik
(Public Theology) yang relevan bagi masyarakat yang majemuk dan modern.

SIMPULAN DAN SARAN
Simpulan

Hasil penelitian dan pembahasan menunjukkan bahwa retorika teologis
klasik dalam Ilmu Kalam tidak lagi relevan pada tingkat substantifnya karena
prematuritas asumsi ilmiah (seperti Atomisme dan Occasionalism) dan fungsi
apologetik yang cenderung eksklusif. Namun, metode Kalam —yang dicirikan
oleh komitmen pada rasionalitas formal, kejelasan konseptual, dan struktur
argumentasi silogistik — tetap memiliki potensi metodologis yang vital.

Relevansi Kalam sebagai pendekatan studi Islam kontemporer hanya
dapat dicapai melalui rekontekstualisasi metodologis dalam kerangka Teologi
Analitik dan Hermeneutika Kritis. Transformasi ini menuntut: (1) pembaruan
premis-premis ontologis dengan temuan sains modern (misalnya, Kosmologi Big
Bang), (2) penggunaan logika analitik dan modal untuk mencapai kejelasan
konseptual dan memecahkan masalah teologis yang rumit (seperti Theodicy), dan
(3) pergeseran fokus tematik dari metafisika ke aksiologi dan etika sosial
(keadilan, hak asasi manusia, lingkungan, bioetika). Dengan demikian, Kalam
tidak lagi berfungsi sebagai disiplin pertahanan mazhab, melainkan sebagai alat
intelektual yang kritis, transformatif, dan mampu menghasilkan teologi yang
rasional, etis, dan inklusif di era kontemporer.

Saran

1. Integrasi Kurikulum: Institusi Studi Islam disarankan mengintegrasikan
mata kuliah Teologi Analitik Islam yang secara eksplisit melatih
mahasiswa dalam Logika Modal dan Filsafat Analitik untuk
merekonstruksi dan mengkritisi argumen-argumen teologis klasik dan
kontemporer. Fokus harus diarahkan pada epistemic warrant (pembenaran
keyakinan).

139 Dhabit Edisi Volume 5 No. 2 Juli—Desember 2025
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X



Uswatun Khasanah

2. Fokus Penelitian Aksiologis: Penelitian di bidang Kalam Baru harus
diprioritaskan pada isu-isu aksiologi, seperti Theodicy dalam konteks
krisis global, Etika Lingkungan, dan filsafat keadilan dalam Islam,
menggunakan metode rasional Kalam sebagai kerangka analisisnya.

3. Pengembangan  Bahasa  Kalam: Diperlukan wupaya  untuk
mengembangkan terminologi Kalam yang lebih adaptif dan dialogis
dengan sains dan filsafat kontemporer, memastikan bahwa wacana Kalam
dapat diakses dan digunakan oleh sarjana interdisipliner di luar lingkaran
teologi tradisional, sehingga melahirkan Teologi Publik yang mampu
berdialog dengan masyarakat sekuler.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. (2016). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. (Buku)

Al-Bagillani, Abu Bakr Muhammad ibn al-Tayyib. (1987). Kitab al-Tamhid. Kairo: Dar
al-Kutub al-Misri. (Buku Klasik)

Arkoun, Mohammed. (2002). The Unthought in Contemporary Islamic Thought.
London: Saqi Books. (Buku)

Craig, William Lane. (2003). Kalam Cosmological Arguments. Philosophia Christi,
5(1), 5-18. (Jurnal Ilmiah)

Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.
(Buku)

Eva Fauziah, Revitalisasi Epistemologi Ilmu Kalam Sebagai Landasan Membangun
Kerukunan Intern Umat Islam Melalui Pendekatan Teofilosofis, Jurnal Studi dan
Pemikiran Islam, Vol.4 No. 1, 2025

Hanafi, Hassan. (2004). Min al-’Aqidah ila al-Thawrah (Dari Akidah ke Revolusi),
Jilid I. Kairo: Madbuli. (Buku)

Nasr, Seyyed Hossein. (2006). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present.
New York: State University of New York Press. (Buku)

Plantinga, Alvin. (1974). The Nature of Necessity. Oxford: Oxford University Press.
(Buku)

Rahman, Fazlur. (2000). Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual.
Bandung: Pustaka. (Terjemahan Buku)

140



Metode Kalam Sebagai Pendekatan Studi Islam Kontemporer: Telaah Kritis Terhadap Relevansi Retorika Teologis
Klasik

Swinburne, Richard. (2012). Faith and Reason (2nd ed.). Oxford: Oxford University
Press. (Buku)

Watt, W. Montgomery. (1992). Islamic Philosophy and Theology. Edinburgh:
Edinburgh University Press. (Buku)

Wolfson, Harry Austryn. (1976). The Philosophy of the Kalam. Cambridge, MA:
Harvard University Press. (Buku)

141 Dhabit Edisi Volume 5 No. 2 Juli—Desember 2025
ISSN: 2809-3364 e-ISSN: 2809-166X



